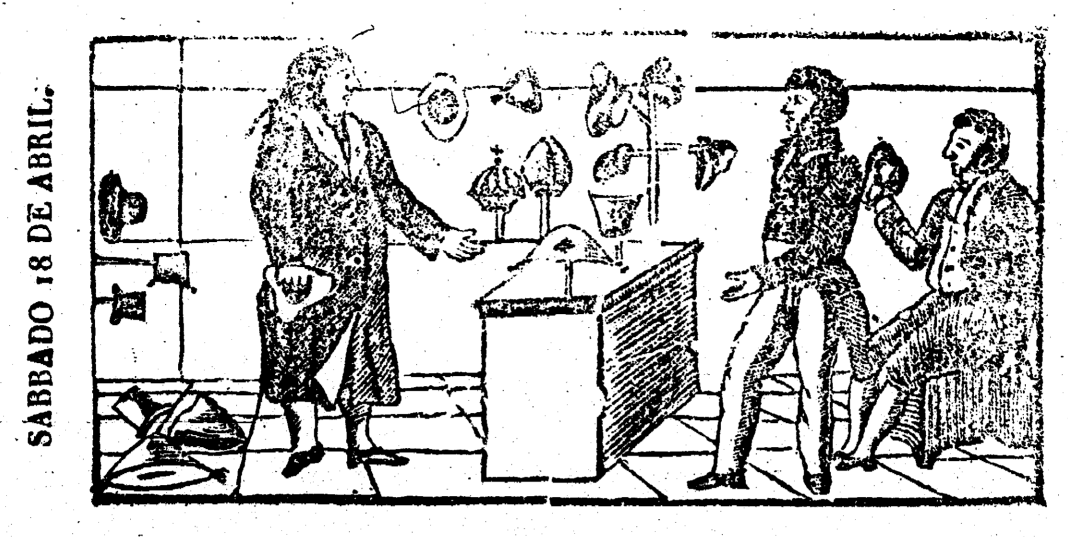
## <u>O</u> <u>CARAPUCEIRO</u>

## 18 DE ABRIL DE 1840



## OCARAPUCEIRO.

PERIODICO SEMPRE MORAL, E SO'PERACCIDENS POLITICO

Hans servare modum nostri novere libelli Percere personis, dicere de vitiis. Marcial Liv.: 10 Epist. 33.

Guardarei nesta folha as regras boas Que he dos vicios fallar, não das pessoas.

NNO DE 1840

## Continuado do n. antecedente.

O povo tem crenças ridiculas; por que não raciocina: os philosophos tem duvidas absurdas; porque raciocinão mal. Se o povo se deixa atrelar d'intrigantes prestigiosos; os philosophos não se entregão todos os dias a sophistas imprudentes? A final se o povo tem os prejuizos da ignorancia, e da timidez; os philosophos não tem os da presumpção, do amor proprio, e do falso saber?

Fica pois demonstrado, que os prejuizos, o fanatismo, e a superstição
tem o seu principio em a fraqueza da.
nossa natureza, e não em a Religião:
que desta se pode abusar, como da Philosophia, e por conseguinte he flagrante injustiça indigitar a superstição, os
prejuizos, e o fanatismo como hume,
e a mesma cousa com a Religião, de
maneira que quem se desfizesse de toda a ideia religiosa, poderia curar radicalmente os homens de todo o fanatismo, de todo o prejuizo, e de toda a
superstição.

Quer nos negocios da Religião, quer em outro qualquer negocio sempre há risco d'encontrar ignorantes, supersticiosos, e fanaticos. Não duvidarei confessar, que o fanatismo, por ex., de Muncer, chefe dos Anabaptistas, teve effeitos mais funestos, do que o atheismo de Spinoza. Não escurecerei, que hum povo agitado do fanatismo religioso em tal momento de crize entrega-se a atrocidades, e horrores, ao mesmo passo que longe d'ali hum povo mais corrompido goza de plena paz. A questão de preserencia entre a Religião, e a impiedade não consiste em saber, se em tal momento he mais perigoso, que Pedro, por ex., seja fanatico, ou atheo, ou se em circunstancias terminadas os inconvenientes da corrupção d'hum povo serião preseriveis aos excessos, e violencias do fanatismo; porém sim se na duração dos tempos, e para os homens em geral val mais, que estes algumas vezes abusem da Religião, ou que não tenhão Religião alguma.

" O effeito inevitavel da incredulida-

de, e do atheismo (diz Montesquieu) he conduzir-nos á ideia da nossa independencia absoluta, e conseguintemente da nossa revolta. Não forão, continua elle, nem o temor, nem a piedade, que estabelecerão a Religião entre os Romanos; sim a necessidade, em que estão todas as sociedades de ter huma. Os primeiros Reis não forão menos solicitos em regular o culto, e as ceremonias, que em dar leis, e levantar muralhas. sim em todas as revoluções de Roma a Religião loi sempre o maior freio. Quando espelirão os Reis, o jugo da Religião foi o unico, que o povo, alias furioso pela sua liberdade, não ousou romper,, O mesmo author em muitos Capitulos do Espirito das leis estabelece não ser inutil, que os Reis tenhão huma Religião, e que alvejem d'espuma o unico freio, que podem ler: que o homem destituido de Religião he aquelle, que não sente a sua liberdade, se não quando despedaçã, e devora: que o que a cre, e aborrece morde a sua propria cadeia: aquelle que a crê, e teme, cede á voz , que lijougeia, ou á que tranquil. lisa: finalmente que huma Religião, sinda falsa, he o findor mais seguro, . que os homens podem ter da probidade des homens,

Dizer com a turba multa dos increduios, que por de mais se faz grande bulba com a Religião: mas que esta nada impede, que não pode ser considerada, como hum motivo reprimente; por isso que ella não ferropeia os crimes, e escandalos, que quotidianamente presenciamos; he o mesmo, que afirmar, que a moral, e as leis também não são motivos reprimentes; visto que " taes crimes, e escandalos não são prevenidos nem pelas leis, nem pela moral. Não ignoro, que ainda em os seculos mais religiosos homens há, que mão creem na Religião , estes creem iracamente, aquelles nem della se occupão. Não ignoro outro sim, que entre os mais firmes creutes poucos obrão

de conformidade com a sua fé: mas tambem não ignoro, que os que creem na Religião, algumas vezes a praticão, quando não sempre; que podem descarrear-se; porém mais facilmente voltão ao bom caminho. Não ignoro, que as impressões da infancia, e da educação nunca se apagão interramente nos mesmos incredulos; que de quantos o parecem nem todos o são, que pela mor parte são como os medrosos de de noite, que caminhão cantando; que em redor delles se forma huma especie d'espirito geral, que a seu pezar os arrastra, e regula até certo ponto, sem que elles o percebão, os seus pensamentos, e acções. Não ignoro, que se o orgulho da sua rasão os laz scepticos, os seus sentidos, e coração algumas vezes zombão dos sofismas da sua rasão. Não ignoro, que a multidão he sempre mais accessivel á Religião, que ao scepticismo, e consequentemente que as ideias religiosas sempre exercem grande influencia no geral dos homens, nos corpos das Nações, e na sociedade geral do genero humano.

Nos vemos os crimes, que a Religião não embarga: mas accaso vemos todos, quantos ella reprime? Podemos accaso escrutar as consciencias, e ver todos os negros projectos, que a Religião nellas suffoca, todos os saudaveis sentimentos, que disperta? Donde provêm, que os homens, que individualmente nos parecem tão maos, são tão capazes domados em massa? Não será porque inspirações, e remorsos, a que resistem os maos determinados, e aos quaes os bons nem sempre cedem, bastão todavia para reger o geral dos homens no maior numero de casos, e segurar no curso ordinario da vida esse andamento uniforme, e universal, sem o qual impossivel seria dar-se huma sociedade duradora?

Todos os abusos pois, que a falsa Philosophis, e a incredulidade atribue á Religião, esta os pode retorquir contra

TO A SECURITY OF THE

aquellas; e pode-se sustentar afoit....ente, que sem o freio d'huma Religião
positiva não haveria termo ú credulidade, á superstição, e á impostura, e
que o ser religiosos he necessario aos
homeus em geral para não cahirem
nesses mesmos excessos.

Em verdade se he preciso hum codigo de leis para regular as paixões, preciso se laz tambem hum deposito de doutrinas para dar estabilidade ao espirito humano. Se dermos soltas á nossa rasão, e a deixarmos vaguear arbitrariamente a respeito da natureza de Deos, e de todas as questões, qu'huma orgulosa metaphysica pode imaginar, conceberemos successivamente as mais extravagantes ideias. Os sophistas gostão de occupar-se do que lhes não he dado saber. Com pouco alan adquirem celebridade, fallando de cousas occultas. Se tractão de objectos superiores á nossa concepção, dogmatizão a seu bel prazer, e a seu talante crião anjos, ou demonios. Os dous principios dos Manicheos, a Metempsycose, a transmigração das almas, a sua perfectibilidade successiva no outro mundo, a eternidade deste, o espiritualismo, o idealismo, o materialismo, e muitos outros systemas, que inutil fora enumerar são succesivamente offerecidos á crença, ou á curiosidade publica.,, Não há nada certo (dizia Montagne) se não a mesma incerteza.,,

No meio desta confuzão, e deste chaos a nossa desgraçada especie seria submergida por prejuizos, por superstições, por extravagancias de toda a especie. Todo o impostor poderia a cada instante destruir as verdades estabelecidas, e substituillas por erros; porque com meia duzia de homens bem determinados (dizia Fontenelle) eu me comprometteria a persuadir a Nações inteiras, que o sol não alumeia ao pino de meio dia: a Religião positiva porém he hum dique, he a unica barreira, que nos pode suster contra a torrente de opiniões falsas, e mais, ou menos perigosas, que o

Eu não nego, que há falsas Religiões; mas estas mesmas tem pelo menos a vantagem de por obstaculo á introducção de doutrinas ai bitrarias. Os individuos tem hum centro de crença: os governos descanção sobre dogmas huma vez conhecidos, e que não mudão; a superstição he, por assim dizer, regularisada, e circunscripta em limites, que não pode romper. De certo que os Philosophos, que tão calorosamente declamão contra as funestas consequencias da superstição, serão forçados a convir, que he hum bem o

mesmo mal, que a limita.

Elles ainda porfiño, dizendo, que as falsas Religiões servem de obstaculo á propagação da verdade, e das luzes, e so aperfeiçosmento do espirito humano: mas o que nos podem dizer de util e proveitoso na ordem religiosa os Philosophos rasamente passa além do que quasi todas as Religiões ensinão: o mais, que podem accrescentar, cabe no abuso, e perigo dos systemas; e não há que vacillar entre os falsos systemas de Philosophia, e os salsos systemas de Religião. Os primeiros tornão o espirito contencioso, e deixão frio o coração; os segundos tem pelo menos o elleito de chamar os homens a algumas ideias communs, e os dispor a algumas virtudes. Se os falsos systemas de Religião nos ageitão á credulidade; os falsos systemas de Philosophia nos conduzem so scepticismo. Mas os homens em geral mais feitos para obrar, que para meditar, carecem nas cousas praticas mais de motivos determinantes, do que de subtilezes, e duvidas. O mesmo Philosopho precisa tanto, quanto a multidão da coragem de ignorar, e da sabedoria de crer; porque elle não pode tudo conhecer, nem comprehender tudo: logo o espirito religiosu he tão necessario ao Philosopho, quanto ao povo.

Em as questões de Philosophia podemos ahandonar hum systema para abraçar outro,
que suppomes melhor; mas as falsas religiões
não podem ser corrigidas, minadas, destruidas, ou substituidas, se não pela Religião
verdadeira, ou, para fallar no sentido do incredulo, por huma Religião, que tal se reputa, ou suppõe. Se nella se podesse haucholear a mão do homem, tudo seria perdido;
porque huma das maiores vantageus da Religião he pôr seus dogmas, e preceitos a salvo
de controversias; sobranceira a toda a auctoridade humana, e por isso conferir-lhes o mais
alto grao de certeza possivel: tal vantagem
porém desappareceria de todo, se os Legisla-

dores, ou Philosophos podessem a seu athitrio mudar, ou corrigir as ideias, e opinioes religiosas; tanto assur que os mesmos Pontifices de hum cuito não devem ser, se não seus depositarios, e concervadores, sendo só ministros, e não senhores das cousas sagradas.

Não falta quem exprobre aos homens religiosos o serem degmaticos em sua ciença: mas assim deve ser; porque he natural afirmar o que se crê: extraordinaria he a pouca rasão dos mesmos. I hitosophos a ponto de serein dogmaticus em seu mesmo scepticismo. Elles ordenão a duvida, e a desesperação, como a Religião ordena a esperança, e a le. O dogmatismo religioso pelo menos não degrada o homem; porque não o sobmette, se não a Deos: mas o dogmatismo do sceptico tende manisestamente a captivar as consciencias, e epiniões dos mens ao orgulho d'outro homem; por isso que o sceptico só falla em seu nome, e manda, que toda a cabeça se curve diante da sua Philosophia d'hum dia.

Finalmente o que he a tollerancia, de que tanto alardeia o sceptico? He o desprezo de todas as opiniões, excepto a sua; he a indif-Icrença absoluta por todas as verdades, e para com todos os homens. Hie não vê os individuos, só vê o genero linmano; porque no exercicio da caridade obtem-se meihor mercado deste, que d'aquelles. () sceptico ao passo, que se apregoa telerante, ralha de tudo. Se o proselytismo religioso endereça-se a estabelecer, o sceptico não he, se não ambição de derrubar, e abater. Vemos o sceptico rodear-se de despojos, e ruinas: vemos, que elle se separa de tudo, que o constrange, e reconcentra-se em si mesmo; parece em summa, que aspira ao direito insensato de existir só no universo.

O scepticismo substitue duvidas insociaveis a prejuizos uteis: elle desata todos os lacos, que nos prendem liuns aos outros: arma as paixões sem destruir os erros, secca a sensiinlidade; embarga todos os movimentos espontaneos da natureza: elle fortifica o amor proprio, e o saz degenerar em hum sombrio egoismo; inspira pretencées sem dar luzes; não promulga maximas, mas permitte a todo o muncio o fazelas; e o que succede d'abi? Cada kum quer instruir, e todos desdenhão ser instruidos: prega-se independencia á propria multidão, que só força tem para abusar della. A licença das opiniões conduz á dos vicios; porque os maos principios são mais perigosos, que as más accões. Sim ao passo que estas não são mais, do que sactos transitorios d'alguns homens, os macs principies podem armar os braços de todos os ko-MICHS!

Convenho de boa mente, que a superstição, e intollerancia religio a, quando levadas a fanatismo, pedem arrastrar a excessos, que he impossivel justificar; mas no fanatismo religioso há sempre alguma cousa de desinteressado, de grande, e até de sublime, e algum tanto d'innocente na devoção supersticiosa, e credula. ,, Se o fanatismo religioso (diz J. J. Rousseau, que de certo não será suspeito a tal proposito) algumas vezes mata os homens, . accendendo guerras, a doutrina fanatica do atheo os embaraça de nascer, corrompendo os costumes.,, A paz apparente, que nasce da corrupção, e da incredulidade compara-se à do despotismo, mil vezes mais destruidora, que a mesma guerra. E ainda assim será duradora esta mesma paz? Não he ella perpetuairente perturbada por crimes? Não he a final interrompida pelas mais sar guinolentas catastrophes?

Entre os scepticos, entre cs atheos, e os crentes há huma classe de homens, que sem admittirem Religião alguma, querem todavia, que se não seja irreligioso. Taes homens emkalão-se com satisfação entre o que elles chamão opiniões extremas. Elles emprehendem contemporisar com todes: respeitão no incredulo a independencia da rasão pura, e do puro saber, 'e aplaudem no devoto a fe vivifica-Honrao-se da sua modora da consciensa. deração, e procurão não effender a ninguem: imaginão em summa ser menos perigosos; por que são mais timidos, e menos railhadores: tem a vaidade de estrear huma nova senda, e de querer representar o sublime papel de medianciros entre os partidos oppostos: mas que pretendem esses senhores? A independencia, como os mais: o que há cm sua theoria he mais alguma mysticidade; porém elles não são nem mais atilados em suas investigações, nem mais consequentes em seus resultados. Concluirei pois, que supposto sejão mui condemnaveis o fanatismo, a superstição, o enthuziasmo, e a intollerancia, muito pior mal he a incredulidede, o que peuso haver demonstrado com alguma abundancia, e clareza. Felizes nos Brazileiros, que temos a ventura inessavel de havermes nascido no gremio da Santa Madre Igreja Catholica Apostolica Romana. Sejamos sempre firmes em a crença de seus Dogmas, e Mysterius, e sobre tudo observemos os seus sanctos preceitos, que tudo nos correrá o melhor possivel.

Pern.; na Typ. de M. F. de Faria.